AMOR FATI: SIMONE WEIL EN DE LIEFDE VOOR DE
WERELD

FRITS DE LANGE
delangefrits@gmail.com

Inleiding
Hoe blijf je strijden voor een betere wereld, zonder verbitterd of cynisch te worden? Hoe kun je
dan blijven houden van deze wereld zoals die is? Voor Simone Weil (1909 - 1943) was de stoicijn-
se notie van amor fati een levensmotto. Wie de “liefde tot het lot” opbrengt, zo was ze overtuigd,
loopt niet vast in fatalisme, resignatie of wereldvlucht, maar combineert een snoeihard realisme
met een onvoorwaardelijke liefde voor de wereld, amor mundi. Amor fati is een centrale notie
in de stoicijnse levenshouding, al is hij voor velerlei uitleg vatbaar. Het is de vraag of de klassie-
ke stoicijnen — ook de Romeinse schreven in het Grieks - ooit de term gebruikt hebben (Hadot
1998:143). Hij werd populair door Nietzsche, maar hem kun je zeker geen stoicijn noemen
(Mollison 2018). En Weil moest op haar beurt niets van Nietzsche hebben (Broc-Lapeyre 1980).
Ik laat al deze dwarsverbanden hier rusten. In deze bijdrage concentreer ik mij op wat
amor fati voor Simone Weil zelf betekende, hoe de notie verdiept werd door haar mystiek
en geradicaliseerd werd door haar ontmoeting met de dichter Joé Bousquet.

Marcus Aurelius

Het stoicisme staat te boek als filosofie van de berusting. Simone Weil daarentegen was
activist, vanaf het moment dat ze zich als tienjarige voegde bij demonstrerende werkloze
arbeiders, tot aan haar dood in april 1943, als ze als vluchteling in Londen deelneemt aan
het Franse verzet. Al die jaren lijdt zij aan een chronische hoofdpijn, die haar geen secon-
de met rust laat. Ze berust er niet in, al vreet de pijn aan haar vechtlust en brengt hij haar
soms tot op de rand van de suicide.

Waarom dan toch die voorliefde voor het stoicisme? Als filosoof én als activist vindt
ze houvast in een denken dat erkent, dat we de wereld niet in de greep hebben, maar vrij
zijn in ons eigen oordeel erover; dat onze ongecontroleerde verlangens onze blik op de
realiteit vertroebelen; dat we daarom eerst de machtsmechanismen (de “natuur”) buiten
en in ons moeten leren kennen en hun werking moeten analyseren, voordat ons redelijk
handelen effect sorteert.

Het is een misverstand, houdt Simone Weil als lerares filosofie haar leerlingen in het
schooljaar 1933-1934 voor, te denken dat “stoicijns” gelijkstaat aan gelatenheid. Integen-

201



DE LANGE

deel, stoicijnen aanvaarden de wereld vreugdevol, omdat zij volmondig ja zeggen tegen
de wetmatigheden waaraan de “natuur” gehoorzaamt. “Er is slechts één natuur die alles
teweegbrengt, als je je eigen bestaan aanvaardt, moet je alles aanvaarden” (Weil 1989:188-
189). Daar valt ook de menselijke natuur onder. Ze citeert Marcus Aurelius’ lofzang op de
goddelijke scheppingsorde, waarin alles met alles samenhangt. “Alles is mij welkom wat
u welgevallig is, 0 Kosmos” Onderken en accepteer je niet de wetten van dit universum -
Simone munt daar het concept nécessité voor -, dan ben je een vreemdeling, ja een abces
in de kosmos (Weil 1989:188-189).

Lang voordat Simone zelf vrijuit over God zal spreken, benadrukt ze de religieuze
voedingsbodem van het stoicisme. “De religie van de stoicijnen is deze relatie tussen de
wereld en de mens; je bent een redelijk wezen voor zover je de wereld liethebt. Dus geen
gelatenheid, maar vreugde. Medelijden en soortgelijke gevoelens zijn verboden. Je moet
met vreugde alle lijden aanvaarden (waarvoor je natuurlijk niet verantwoordelijk bent).”
Franciscus van Assisi en Goethe zijn voor haar stoicijnen bij uitstek. “Stoicisme valt het
meest op wanneer het een poétische houding aanneemt” (Weil 1989:189).

Je proeft de innerlijke verwantschap, als ze haar les eindigt met: “De materie is een
obstakel én een instrument. (...) We moeten soms dus strijden tegen de wereld zoals de
zwemmer tegen het water strijdt, zoals de duif tegen de lucht strijdt, maar we moeten zo
liethebben zoals de zwemmer het water lietheeft dat hem draagt, enzovoort. De stoicijnen
hebben van deze twee gevoelens een synthese gemaakt en daarin komt het tweede gevoel
het sterkst naar voren, namelijk de liefde voor de wereld” (Weil 1989:190).

Die liefde voor de wereld wordt de jaren erna ernstig op de proef gesteld. De weg die
Simone in de jaren dertig als activist aflegt, is er een van voortdurende teleurstelling. Wat
blijft er over? De stoicijn in haar antwoordt: “We moeten er alles aan doen om helder het
doel van onze inspanningen in beeld te hebben, zodat we, als we niet kunnen bereiken wat
we willen, het in elk geval gewild hebben en er niet blindelings een slag naar hebben gesla-
gen. Onze zwakheid mag verhinderen dat we de krachten die ons verpletteren overwinnen.
Maar niets in de wereld kan ons ervan weerhouden helder te denken” (Weil 1955:38). Het
zijn woorden uit 1934. En dan moet de oorlog nog komen. En dan die verdomde hoofd-
pijn, haar “dagelijkse marteling” (Pétrement 1973, 1:376). Ze moet een jaar ziekteverlof
nemen, niet in staat les te geven. Soms wordt het haar te veel: “Als de hoofdpijn ondraaglijk
wordt, verlang ik er intens naar een ander op precies dezelfde plek voor het hoofd te slaan.
(...) Meerdere keren kon ik de verleiding niet weerstaan om dan op zijn minst kwetsende
woorden te spreken. Gehoorzaamheid aan de zwaartekracht” (Weil 1988:9). Liefdevol je
lot ondergaan - ook een stoicijn doet dat niet zomaar.

Joé Bousquet

De schrijver Joé Bousquet (1887-1950) werd in 1918 als soldaat aan het front door een
Duitse kogel geraakt die hem voorgoed vanaf zijn borst verlamde. De rest van zijn leven
bracht hij noodgedwongen, met voortdurend pijn, door op bed, omringd door boeken en
met een opiumpijp binnen handbereik. Weil en Bousquet kennen elkaar van het tijdschrift
Les Cahiers du Sud, waarvoor ze beiden schrijven. Eind maart 1942, in haar laatste maan-
den in Marseille, bezoekt Simone hem op haar initiatief in Carcassonne, op doorreis naar
een abdij in de Tarn waar ze de Paasliturgie wil volgen.

202



DE LANGE

Het is al na middernacht als ze per trein bij hem aankomt. Ze raken met elkaar in een
indringend gesprek, dat duurt tot de vroege ochtend. De volgende een of twee nachten is
ze weer bij hem (Weil 2008:589). Ze worden vrienden, maar zullen elkaar nooit meer zien
(Pétrement 1973, 11:398). Op 12 mei 1942, vlak voordat ze op de boot stapt naar Casablan-
ca, schrijft zij hem een laatste, lange, zeldzaam openhartige brief.

De wederzijdse herkenning zal niet toevallig zijn (Voor meer, zie Broc-Lapeyre 2002).
Voor Simone Weil is Bousquet de vleesgeworden condition humain. Hij belichaamt, oor-
logsslachtoffer én chronisch ziek tegelijk, voor haar letterlijk de realiteit. Jij boft maar, zo
waagt ze: “U bent ongelooflijk bevoorrecht, want bij u woont de oorlog blijvend in uw
lichaam, dat trouw al een aantal jaren wacht op het moment dat u eraan toe bent haar van
binnenuit te kennen” (Weil 1962:73,75).

Bousquet probeert al schrijvend, met veel innerlijke strijd, zijn ongelukkige lot te aanvaar-
den. “Mijn verwonding [blessure] bestond voor mij, ik ben geboren om haar te ‘incarneren™ - het
zijn de woorden waarmee hij zijn faam verwierf. In de inleiding van zijn eerste boek, Traduit du
silence, schrijft hij: “Ik heb al mijn krachten ingezet om het ongeluk [accident] dat mij in mijn
jeugd trof te ‘naturaliseren’ Tk wilde dat die gebeurtenis ophield buiten mezelf te blijven. (...)
Het ging mij niet om het schrijven zelf, maar om mijn leven zijn onschatbare waarde terug te
geven en daarom het onverschillig te maken van wat er op de dag van het ongeluk gebeurde”
(Bousquet 1941:5). Bousquet maakt zich zijn lot eigen. “Ik wilde dat mijn lot een betekenis
kreeg,” lezen we in zijn verdere werk. “Van mijn verwonde lijf was er alleen nog maar een wond
[plaie] over; hij maakte dat ik een vijand werd van mijn lijf. Moet die wond dan maken dat er
altijd een soort haat in mij zal wonen? Gewond, ben ik mijn wond geworden” (Berquin 2020).

Al schrijvend identificeert Bousquet zich met wat hem is overkomen. Het ‘accident,
de toevallige, uiterlijke gebeurtenis maakt hij tot een innerlijk wezenskenmerk. “Wees het
kruis dat je draagt,” houdt hij zichzelf voor. “Word zelf de mens van je ellende. Leer er de
perfectie en de schittering van te belichamen?” Hij aanvaardt zijn conditie niet tegen wil en
dank, maar omhelst haar vreugdevol. “Mijn verwonding is mijn geluk geworden,” schrijft
hij zelfs, “het is de grootste weldaad in mijn leven” (Berquin 2020).

“Perfectie”, “schittering’, “geluk’, “weldaad” - het lijkt pervers om zo je malheur te
ombhelzen. Je accepteert het niet alleen, maar je wilt het van ganser harte. Het lijkt even
absurd als de houding waartoe de stoicijn Epictetus ooit opriep: “verlang niet dat alles wat
er gebeurt, precies zo gebeurt als jij dat wenst, maar wens slechts dat alles gebeurt zoals het
nu eenmaal moet gebeuren, en je zult slagen in het leven” (Epictetus 2021:332).

Goddelijke liefde
Simone Weil ziet echter niets pathologisch in Bousquets liefde voor het lot. Ze doet er zelfs
nog een schepje bovenop. “Je kunt vaak troost vinden in een morbide verergering van het
lijden. Dat is mij zo helder als wat, maar ik weet niet of ik het goed onder woorden breng”
(Weil 1962:83). Is Bousquet niet nog te weinig realist ook? Hij leeft als schrijver van zijn
verbeelding, zoekt troost in de literatuur en kunst. Dat is gevaarlijk. “De wortel van het
kwaad is de droom,” vindt ze. “Zij is de enige troost, de enige rijkdom voor ongelukkigen.
(...) het probleem is echter dat ze niet echt is” (Weil 1962:78).

Hoe kan zij leven met die absurde contradictie: een snoeihard realisme zonder illu-
sies enerzijds, een onvoorwaardelijke liefde voor deze wereld anderzijds? Die liefde kan

203



DE LANGE

ze alleen opbrengen, omdat ze “de liefde van God” tot in het diepst van haar wezen heeft
ervaren. Aan Bousquet biecht ze op dat zij net als hij lange tijd een diepe weerzin voelde
tegen zichzelf en haar zieke lichaam, en haar onvermogen om goed te doen haatte. Maar
openhartig deelt ze nu met hem haar mystieke ervaring in de abdij van Solesmes in de
Paasweek van 1938. Daar, op een moment van intense fysieke pijn, schrijft ze, voelde ze de
presentie van God. “Het was een liefde die leek op de liefde die lijkt op die van de meest
tedere glimlach. Vanaf dat moment vermengen zich de naam van God en die van Christus
onweerstaanbaar met mijn gedachten” (Weil 1962:81).

Die ervaring maakt het voor haar mogelijk nu pas echt de volgende stoische stap te
zetten naar een vreugdevolle omarming van zelfs het ongeluk. Ze vervolgt: “Tot dan was
mijn enige geloof dat van de armor fati van de stoicijnen, zoals Marcus Aurelius het begreep.
Ik had het altijd trouw in praktijk gebracht. Het is de liefde voor het universum, onze stad,
ons geboorteland, ons vaderland, die en dat we met heel onze ziel liethebben en koeste-
ren om zijn schoonheid, zijn orde en de nécessité die er de substantie van vormt, met alle
gebeurtenissen die erin plaatsvinden” (Weil 1962:81).

Het lot liethebben, dat klinkt voor haar nu echter als: met Christus gekruisigd willen
worden. “Telkens, wanneer ik aan de kruisiging van Christus denk, bega ik de zonde van
de afgunst,” bekent ze diezelfde weken in haar spirituele autobiografie (Weil 1966:62).
Pervers? Bousquet spreekt die taal niet, maar hij moet dit toch kunnen begrijpen? “Die
goddelijke liefde waaraan men raakt op de bodem van de ellende, zoals de opstanding
van Christus door [d travers] de kruisiging heen, en die de niet-zintuiglijke essentie en de
centrale kern van de vreugde vormt, dat is geen troost. Hij laat de pijn helemaal intact”
(Weil 1962:79).

Simone weet zich door God bemind. Die religieuze ervaring verdiept en kleurt haar
amor fati; nu weet ze immers wat amor, liefde is. In haar liefde voor de wereld, weet ze nu,
heeft ze deel aan God zelf, die uit liefde afstand deed van zichzelf om de wereld wereld te
laten zijn. De aansporing om haar eigen ego los te laten wordt nu steeds prominenter in
haar teksten. Haar stoicisme wordt zo een spirituele grondhouding, meer dan een filoso-
fische overtuiging.

Haar Godservaring verandert haar Godsbeeld ondertussen niet wezenlijk, voor en na
haar religieuze omwenteling. Het is een mystiek deisme geworden, maar lijkt qua vorm
nog sterk op de Kosmos van Marcus Aurelius. God is immers afwezig, zijn liefde is alleen
present in de orde van de wereld. De schepping zelf is de Voorzienigheid, er is geen pro-
videntia specialis.

De amor fati blijft als notie in haar werk present, tot het laatst toe (Weil 1998:21;
Weil 1950:99,28). Bij het schrijven aan haar spirituele autobiografie moet Simone beslist
aan Bousquet hebben gedacht, als ze noteert: “De plicht alles, wat het ook moge zijn, te
aanvaarden, wat uit wil van God voortkomt, is voor mij evident de eerste en allernood-
zakelijkste van alle plichten, degene die men niet kan verzaken zonder zichzelf te ont-
eren [déshonorer]: zo was het voor mij sinds ik het bij Marcus Aurelius onder de vorm
van de stoicijnse amor fati vond uiteenzet” (Weil 1966:40). Zonder amor fati, vond ook
Bousquet, verlies je je eigenwaarde. Als hij eind 1944 hoort van haar dood, reageert hij:
“haar gedachten waren ook de mijne, maar zij rustte erin, terwijl ik er alleen maar onrus-
tig van werd” (Corneau 2019).

204



DE LANGE

Conclusie

Ik eindig met de filosoof Gilles Deleuze (1925 - 1995), die het volgens zijn studenten ‘ver-
diende een stoicijn te worden genoemd’ (Johnson 2020:2). Hij had niets met Simone Weil,
maar herkende zich sterk in Joé Bousquet, die ook, vond hij, “een stoicijn genoemd moet
worden”. Immers, “hij leert de eeuwige waarheid te erkennen van de wond die hij diep in
zijn lichaam draagt, als een zuivere gebeurtenis [événement]” (Deleuze 1969:174).

Je zou Deleuze en Weil samen ook zo'n nachtelijk tweegesprek hebben gegund. Twee
verschillende werelden, maar toch een diepe verwantschap. Deleuze zou ongetwijfeld dit
hebben ingebracht: “Of we nu iets doen of ondergaan, we moeten altijd dat wat ons over-
komt waardig zijn [étre dignes de ce qui nous arrive]. Dat is ongetwijfeld de stoicijnse moraal:
niet voor de gebeurtenis onderdoen, een kind worden van wat er met jezelf gebeurt. (...)
Amor fati, de gebeurtenis willen, nooit ervoor resigneren. Een liefde voor het leven die ook
ja kan zeggen tegen de dood. Dat is ten diepste de stoische houding” (Deleuze 1996:80).
Simone Weil zou instemmend hebben geknikt.

Net als zij meende Deleuze dat stoicisme niet zo geschikt is als abstractie, maar meer
iets is voor poézie. EIk mens, zegt hij ergens, “trekt zo met zichzelf een spoor, een smal
stoisch weggetje [tracer son mince chemin stoicien] waarmee zij waardig wordt wat haar
overkomt. Om dan iets vrolijks en liefdevols te ontdekken in wat er gebeurt, een straaltje
licht, een ontmoeting, een gebeurtenis, een versnelling, iets nieuws dat ontstaat” (Deleuze
1996:80).

Ik stel mij zo voor dat Simone Weil dan, diep in de nacht, tegenover Deleuze ook over
haar ontmoeting, hadr straaltje licht was begonnen: de liefde van God. Ook als hij er niets
van wilde weten.

Verwijzingen

Broc-Lapeyre, Monique (2002). “Simone Weil et Joé Bousquet.” https://cheminstraverse-philo.fr/
philosophes/simone-weil/simone-weil-et-joe-bousquet-2/. Oorspronkelijk gepubliceerd in
Les Cahiers Simone Weil, maart 2002.

Broc-Lapeyre, Monique (1980). “Simone Weil et son refus de Nietzsche.” https://cheminstraverse-
philo.fr/philosophes/simone-weil/simone-weil-et-son-refus-de-nietzsche-2/ . Oorspronkelijk
gepubliceerd in Les Cahiers Simone Weil, maart 1980.

Berquin, Frangois (2000). Hypocrisies de Joé Bousquet. Villeneuve d’Ascq: Presses universitaires du
Septentrion. Open Edition Books. https://books.openedition.org/septentrion/86363
Corneau, Patrick (2019). “Simone Weil & Joé Bousquet, Correspondance 1942 https://www.

patrickcorneau.fr/2019/04/simone-weil-joe-bousquet-correspondance-1942/

Deleuze, Gilles (1969). Logique du sens. Parijs: Editions de Minuit.

Deleuze, Gilles (1996). Dialogues — Entretiens avec Claire Parnet. Parijs: Flammarion.

Epictetus (2021). Vrij en onkwetsbaar. Verzameld Werk. Vertaald door Gerard Boter en Rob Bouwer.
Amsterdam: Atheneum - Polak & Van Gennep.

Hadot, Pierre (1998). The Inner Citadel. The Meditations of Marcus Aurelius. Cambridge: Harvard
University Press.

Johnson, Ryan J. (2020). Deleuze, a Stoic. Edinburgh: Edinburgh University Press Ltd.

Mollison, James A. (2018). “Nietzsche Contra Stoicism: Naturalism and Value, Suffering and Amor
Fati? Inquiry 62 (1):93-115. DOI:10.1080/0020174X.2019.1527547.

205



DE LANGE

Pétrement, Simone (1973). La vie de Simone Weil I, 1909-1934. Parijs: Fayard.

Pétrement, Simone (1973). La vie de Simone Weil II, 1934-1943. Parijs: Fayard.

Weil, Simone (1950). La connaissance surnaturelle. Parijs: Gallimard.

Weil, Simone (1951). La condition ouvriére. Parijs: Gallimard.

Weil, Simone (1955). Oppression et liberté. Parijs: Gallimard.

Weil, Simone (1962). Pensées sans ordre concernant lamour de Dieu. Parijs: Gallimard.

Weil Simone (1966). Attente de Dieu. Parijs: Fayard.

Weil, Simone (1988), La pesanteur et la grdce. Parijs: Plon.

Weil, Simone (1989). Legons de philosophie (Roanne 1933-1934). Anne Reynaud-Guérithault, ed. Parijs: Plon.
Weil, Simone (2008). (Euvres Complétes IV/1: Ecrits de Marseille (1940 — 1942). Parijs: Gallimard.

206



