
35.

AMOR FATI: SIMONE WEIL EN DE LIEFDE VOOR DE 
WERELD

Frits de Lange
delangefrits@gmail.com

Inleiding 
Hoe blijf je strijden voor een betere wereld, zonder verbitterd of cynisch te worden? Hoe kun je 
dan blijven houden van deze wereld zoals die is? Voor Simone Weil (1909 – 1943) was de stoïcijn-
se notie van amor fati een levensmotto. Wie de “liefde tot het lot” opbrengt, zo was ze overtuigd, 
loopt niet vast in fatalisme, resignatie of wereldvlucht, maar combineert een snoeihard realisme 
met een onvoorwaardelijke liefde voor de wereld, amor mundi. Amor fati is een centrale notie 
in de stoïcijnse levenshouding, al is hij voor velerlei uitleg vatbaar. Het is de vraag of de klassie-
ke stoïcijnen – ook de Romeinse schreven in het Grieks - ooit de term gebruikt hebben (Hadot 
1998:143). Hij werd populair door Nietzsche, maar hem kun je zeker geen stoïcijn noemen 
(Mollison 2018). En Weil moest op haar beurt niets van Nietzsche hebben (Broc-Lapeyre 1980). 

Ik laat al deze dwarsverbanden hier rusten. In deze bijdrage concentreer ik mij op wat 
amor fati voor Simone Weil zelf betekende, hoe de notie verdiept werd door haar mystiek 
en geradicaliseerd werd door haar ontmoeting met de dichter Joë Bousquet. 

Marcus Aurelius
Het stoïcisme staat te boek als filosofie van de berusting. Simone Weil daarentegen was 
activist, vanaf het moment dat ze zich als tienjarige voegde bij demonstrerende werkloze 
arbeiders, tot aan haar dood in april 1943, als ze als vluchteling in Londen deelneemt aan 
het Franse verzet. Al die jaren lijdt zij aan een chronische hoofdpijn, die haar geen secon-
de met rust laat. Ze berust er niet in, al vreet de pijn aan haar vechtlust en brengt hij haar 
soms tot op de rand van de suïcide. 

Waarom dan toch die voorliefde voor het stoïcisme? Als filosoof én als activist vindt 
ze houvast in een denken dat erkent, dat we de wereld niet in de greep hebben, maar vrij 
zijn in ons eigen oordeel erover; dat onze ongecontroleerde verlangens onze blik op de 
realiteit vertroebelen; dat we daarom eerst de machtsmechanismen (de “natuur”) buiten 
en in ons moeten leren kennen en hun werking moeten analyseren, voordat ons redelijk 
handelen effect sorteert. 

Het is een misverstand, houdt Simone Weil als lerares filosofie haar leerlingen in het 
schooljaar 1933-1934 voor, te denken dat “stoïcijns” gelijkstaat aan gelatenheid. Integen-

201



deel, stoïcijnen aanvaarden de wereld vreugdevol, omdat zij volmondig ja zeggen tegen 
de wetmatigheden waaraan de “natuur” gehoorzaamt. “Er is slechts één natuur die alles 
teweegbrengt, als je je eigen bestaan aanvaardt, moet je alles aanvaarden” (Weil 1989:188-
189). Daar valt ook de menselijke natuur onder. Ze citeert Marcus Aurelius’ lofzang op de 
goddelijke scheppingsorde, waarin alles met alles samenhangt. “Alles is mij welkom wat 
u welgevallig is, o Kosmos.” Onderken en accepteer je niet de wetten van dit universum - 
Simone munt daar het concept nécessité voor -, dan ben je een vreemdeling, ja een abces 
in de kosmos (Weil 1989:188-189).

Lang voordat Simone zelf vrijuit over God zal spreken, benadrukt ze de religieuze 
voedingsbodem van het stoïcisme. “De religie van de stoïcijnen is deze relatie tussen de 
wereld en de mens; je bent een redelijk wezen voor zover je de wereld liefhebt. Dus geen 
gelatenheid, maar vreugde. Medelijden en soortgelijke gevoelens zijn verboden. Je moet 
met vreugde alle lijden aanvaarden (waarvoor je natuurlijk niet verantwoordelijk bent).” 
Franciscus van Assisi en Goethe zijn voor haar stoïcijnen bij uitstek. “Stoïcisme valt het 
meest op wanneer het een poëtische houding aanneemt” (Weil 1989:189). 

Je proeft de innerlijke verwantschap, als ze haar les eindigt met: “De materie is een 
obstakel én een instrument. (…) We moeten soms dus strijden tegen de wereld zoals de 
zwemmer tegen het water strijdt, zoals de duif tegen de lucht strijdt, maar we moeten zo 
liefhebben zoals de zwemmer het water liefheeft dat hem draagt, enzovoort. De stoïcijnen 
hebben van deze twee gevoelens een synthese gemaakt en daarin komt het tweede gevoel 
het sterkst naar voren, namelijk de liefde voor de wereld” (Weil 1989:190).   

Die liefde voor de wereld wordt de jaren erna ernstig op de proef gesteld. De weg die 
Simone in de jaren dertig als activist aflegt, is er een van voortdurende teleurstelling. Wat 
blijft er over? De stoïcijn in haar antwoordt: “We moeten er alles aan doen om helder het 
doel van onze inspanningen in beeld te hebben, zodat we, als we niet kunnen bereiken wat 
we willen, het in elk geval gewild hebben en er niet blindelings een slag naar hebben gesla-
gen. Onze zwakheid mag verhinderen dat we de krachten die ons verpletteren overwinnen. 
Maar niets in de wereld kan ons ervan weerhouden helder te denken” (Weil 1955:38).  Het 
zijn woorden uit 1934. En dan moet de oorlog nog komen. En dan die verdomde hoofd-
pijn, haar “dagelijkse marteling” (Pétrement 1973, I:376). Ze moet een jaar ziekteverlof 
nemen, niet in staat les te geven. Soms wordt het haar te veel: “Als de hoofdpijn ondraaglijk 
wordt, verlang ik er intens naar een ander op precies dezelfde plek voor het hoofd te slaan. 
(…) Meerdere keren kon ik de verleiding niet weerstaan om dan op zijn minst kwetsende 
woorden te spreken. Gehoorzaamheid aan de zwaartekracht” (Weil 1988:9). Liefdevol je 
lot ondergaan – ook een stoïcijn doet dat niet zomaar.

Joë Bousquet
De schrijver Joë Bousquet (1887-1950) werd in 1918 als soldaat aan het front door een 
Duitse kogel geraakt die hem voorgoed vanaf zijn borst verlamde. De rest van zijn leven 
bracht hij noodgedwongen, met voortdurend pijn, door op bed, omringd door boeken en 
met een opiumpijp binnen handbereik. Weil en Bousquet kennen elkaar van het tijdschrift 
Les Cahiers du Sud, waarvoor ze beiden schrijven. Eind maart 1942, in haar laatste maan-
den in Marseille, bezoekt Simone hem op haar initiatief in Carcassonne, op doorreis naar 
een abdij in de Tarn waar ze de Paasliturgie wil volgen. 

202

de Lange



Het is al na middernacht als ze per trein bij hem aankomt. Ze raken met elkaar in een 
indringend gesprek, dat duurt tot de vroege ochtend. De volgende een of twee nachten is 
ze weer bij hem (Weil 2008:589). Ze worden vrienden, maar zullen elkaar nooit meer zien 
(Pétrement 1973, II:398). Op 12 mei 1942, vlak voordat ze op de boot stapt naar Casablan-
ca, schrijft zij hem een laatste, lange, zeldzaam openhartige brief. 

De wederzijdse herkenning zal niet toevallig zijn (Voor meer, zie Broc-Lapeyre 2002). 
Voor Simone Weil is Bousquet de vleesgeworden condition humain. Hij belichaamt, oor-
logsslachtoffer én chronisch ziek tegelijk, voor haar letterlijk de realiteit. Jij boft maar, zo 
waagt ze: “U bent ongelooflijk bevoorrecht, want bij u woont de oorlog blijvend in uw 
lichaam, dat trouw al een aantal jaren wacht op het moment dat u eraan toe bent haar van 
binnenuit te kennen” (Weil 1962:73,75).

Bousquet probeert al schrijvend, met veel innerlijke strijd, zijn ongelukkige lot te aanvaar-
den. “Mijn verwonding [blessure] bestond vóór mij, ik ben geboren om haar te ‘incarneren’” – het 
zijn de woorden waarmee hij zijn faam verwierf. In de inleiding van zijn eerste boek, Traduit du 
silence, schrijft hij: “Ik heb al mijn krachten ingezet om het ongeluk [accident] dat mij in mijn 
jeugd trof te ‘naturaliseren.’ Ik wilde dat die gebeurtenis ophield buiten mezelf te blijven. (…) 
Het ging mij niet om het schrijven zelf, maar om mijn leven zijn onschatbare waarde terug te 
geven en daarom het onverschillig te maken van wat er op de dag van het ongeluk gebeurde” 
(Bousquet 1941:5). Bousquet maakt zich zijn lot eigen. “Ik wilde dat mijn lot een betekenis 
kreeg,” lezen we in zijn verdere werk. “Van mijn verwonde lijf was er alleen nog maar een wond 
[plaie] over; hij maakte dat ik een vijand werd van mijn lijf. Moet die wond dan maken dat er 
altijd een soort haat in mij zal wonen? Gewond, ben ik mijn wond geworden” (Berquin 2020).

Al schrijvend identificeert Bousquet zich met wat hem is overkomen. Het ‘accident’, 
de toevallige, uiterlijke gebeurtenis maakt hij tot een innerlijk wezenskenmerk. “Wees het 
kruis dat je draagt,” houdt hij zichzelf voor. “Word zelf de mens van je ellende. Leer er de 
perfectie en de schittering van te belichamen.” Hij aanvaardt zijn conditie niet tegen wil en 
dank, maar omhelst haar vreugdevol. “Mijn verwonding is mijn geluk geworden,” schrijft 
hij zelfs, “het is de grootste weldaad in mijn leven” (Berquin 2020).

“Perfectie”, “schittering”, “geluk”, “weldaad” - het lijkt pervers om zo je malheur te 
omhelzen. Je accepteert het niet alleen, maar je wilt het van ganser harte. Het lijkt even 
absurd als de houding waartoe de stoïcijn Epictetus ooit opriep: “verlang niet dat alles wat 
er gebeurt, precies zo gebeurt als jij dat wenst, maar wens slechts dat alles gebeurt zoals het 
nu eenmaal moet gebeuren, en je zult slagen in het leven” (Epictetus 2021:332). 

Goddelijke liefde 
Simone Weil ziet echter niets pathologisch in Bousquets liefde voor het lot. Ze doet er zelfs 
nog een schepje bovenop. “Je kunt vaak troost vinden in een morbide verergering van het 
lijden. Dat is mij zo helder als wat, maar ik weet niet of ik het goed onder woorden breng” 
(Weil 1962:83). Is Bousquet niet nog te weinig realist ook? Hij leeft als schrijver van zijn 
verbeelding, zoekt troost in de literatuur en kunst. Dat is gevaarlijk. “De wortel van het 
kwaad is de droom,” vindt ze. “Zij is de enige troost, de enige rijkdom voor ongelukkigen. 
(…) het probleem is echter dat ze niet echt is” (Weil 1962:78). 

Hoe kan zij leven met die absurde contradictie: een snoeihard realisme zonder illu-
sies enerzijds, een onvoorwaardelijke liefde voor deze wereld anderzijds? Die liefde kan 

203

de Lange



ze alleen opbrengen, omdat ze “de liefde van God” tot in het diepst van haar wezen heeft 
ervaren. Aan Bousquet biecht ze op dat zij net als hij lange tijd een diepe weerzin voelde 
tegen zichzelf en haar zieke lichaam, en haar onvermogen om goed te doen haatte. Maar 
openhartig deelt ze nu met hem haar mystieke ervaring in de abdij van Solesmes in de 
Paasweek van 1938. Daar, op een moment van intense fysieke pijn, schrijft ze, voelde ze de 
presentie van God. “Het was een liefde die leek op de liefde die lijkt op die van de meest 
tedere glimlach. Vanaf dat moment vermengen zich de naam van God en die van Christus 
onweerstaanbaar met mijn gedachten” (Weil 1962:81).

Die ervaring maakt het voor haar mogelijk nu pas echt de volgende stoïsche stap te 
zetten naar een vreugdevolle omarming van zelfs het ongeluk. Ze vervolgt: “Tot dan was 
mijn enige geloof dat van de amor fati van de stoïcijnen, zoals Marcus Aurelius het begreep. 
Ik had het altijd trouw in praktijk gebracht. Het is de liefde voor het universum, onze stad, 
ons geboorteland, ons vaderland, die en dat we met heel onze ziel liefhebben en koeste-
ren om zijn schoonheid, zijn orde en de nécessité die er de substantie van vormt, met alle 
gebeurtenissen die erin plaatsvinden” (Weil 1962:81).

Het lot liefhebben, dat klinkt voor haar nu echter als: met Christus gekruisigd willen 
worden. “Telkens, wanneer ik aan de kruisiging van Christus denk, bega ik de zonde van 
de afgunst,” bekent ze diezelfde weken in haar spirituele autobiografie (Weil 1966:62). 
Pervers? Bousquet spreekt die taal niet, maar hij moet dit toch kunnen begrijpen? “Die 
goddelijke liefde waaraan men raakt op de bodem van de ellende, zoals de opstanding 
van Christus door [á travers] de kruisiging heen, en die de niet-zintuiglijke essentie en de 
centrale kern van de vreugde vormt, dat is geen troost. Hij laat de pijn helemaal intact” 
(Weil 1962:79). 

Simone weet zich door God bemind. Die religieuze ervaring verdiept en kleurt haar 
amor fati; nu weet ze immers wat amor, liefde is. In haar liefde voor de wereld, weet ze nu, 
heeft ze deel aan God zelf, die uit liefde afstand deed van zichzelf om de wereld wereld te 
laten zijn. De aansporing om haar eigen ego los te laten wordt nu steeds prominenter in 
haar teksten. Haar stoïcisme wordt zo een spirituele grondhouding, meer dan een filoso-
fische overtuiging.

Haar Godservaring verandert haar Godsbeeld ondertussen niet wezenlijk, voor en na 
haar religieuze omwenteling. Het is een mystiek deïsme geworden, maar lijkt qua vorm 
nog sterk op de Kosmos van Marcus Aurelius. God is immers afwezig, zijn liefde is alleen 
present in de orde van de wereld. De schepping zelf ís de Voorzienigheid, er is geen pro-
videntia specialis. 

De amor fati blijft als notie in haar werk present, tot het laatst toe (Weil 1998:21; 
Weil 1950:99,28). Bij het schrijven aan haar spirituele autobiografie moet Simone beslist 
aan Bousquet hebben gedacht, als ze noteert: “De plicht alles, wat het ook moge zijn, te 
aanvaarden, wat uit wil van God voortkomt, is voor mij evident de eerste en allernood-
zakelijkste van alle plichten, degene die men niet kan verzaken zonder zichzelf te ont-
eren [déshonorer]: zo was het voor mij sinds ik het bij Marcus Aurelius onder de vorm 
van de stoïcijnse amor fati vond uiteenzet” (Weil 1966:40). Zonder amor fati, vond ook 
Bousquet, verlies je je eigenwaarde. Als hij eind 1944 hoort van haar dood, reageert hij: 
“haar gedachten waren ook de mijne, maar zij rustte erin, terwijl ik er alleen maar onrus-
tig van werd” (Corneau 2019). 

204

de Lange



Conclusie 
Ik eindig met de filosoof Gilles Deleuze (1925 – 1995), die het volgens zijn studenten ‘ver-
diende een stoïcijn te worden genoemd’ (Johnson 2020:2). Hij had niets met Simone Weil, 
maar herkende zich sterk in Joë Bousquet, die ook, vond hij, “een stoïcijn genoemd moet 
worden”. Immers, “hij leert de eeuwige waarheid te erkennen van de wond die hij diep in 
zijn lichaam draagt, als een zuivere gebeurtenis [événement]” (Deleuze 1969:174). 

Je zou Deleuze en Weil samen ook zo’n nachtelijk tweegesprek hebben gegund. Twee 
verschillende werelden, maar toch een diepe verwantschap. Deleuze zou ongetwijfeld dit 
hebben ingebracht: “Of we nu iets doen of ondergaan, we moeten altijd dat wat ons over-
komt waardig zijn [être dignes de ce qui nous arrive]. Dat is ongetwijfeld de stoïcijnse moraal: 
niet voor de gebeurtenis onderdoen, een kind worden van wat er met jezelf gebeurt. (…) 
Amor fati, de gebeurtenis willen, nooit ervoor resigneren. Een liefde voor het leven die ook 
ja kan zeggen tegen de dood. Dat is ten diepste de stoïsche houding” (Deleuze 1996:80). 
Simone Weil zou instemmend hebben geknikt.

Net als zij meende Deleuze dat stoïcisme niet zo geschikt is als abstractie, maar meer 
iets is voor poëzie. Elk mens, zegt hij ergens, “trekt zo met zichzelf een spoor, een smal 
stoïsch weggetje [tracer son mince chemin stoïcien] waarmee zij waardig wordt wat haar 
overkomt. Om dan iets vrolijks en liefdevols te ontdekken in wat er gebeurt, een straaltje 
licht, een ontmoeting, een gebeurtenis, een versnelling, iets nieuws dat ontstaat” (Deleuze 
1996:80). 

Ik stel mij zo voor dat Simone Weil dan, diep in de nacht, tegenover Deleuze ook over 
háár ontmoeting, háár straaltje licht was begonnen: de liefde van God. Ook als hij er niets 
van wilde weten.

Verwijzingen
Broc-Lapeyre, Monique (2002). “Simone Weil et Joë Bousquet.” https://cheminstraverse-philo.fr/

philosophes/simone-weil/simone-weil-et-joe-bousquet-2/. Oorspronkelijk gepubliceerd in 
Les Cahiers Simone Weil, maart 2002.

Broc-Lapeyre, Monique (1980). “Simone Weil et son refus de Nietzsche.” https://cheminstraverse-
philo.fr/philosophes/simone-weil/simone-weil-et-son-refus-de-nietzsche-2/ . Oorspronkelijk 
gepubliceerd in Les Cahiers Simone Weil, maart 1980.

Berquin, François (2000). Hypocrisies de Joë Bousquet. Villeneuve d’Ascq: Presses universitaires du 
Septentrion. Open Edition Books. https://books.openedition.org/septentrion/86363

Corneau, Patrick (2019). “Simone Weil & Joë Bousquet, Correspondance 1942.” https://www.
patrickcorneau.fr/2019/04/simone-weil-joe-bousquet-correspondance-1942/

Deleuze, Gilles (1969). Logique du sens. Parijs: Éditions de Minuit.
Deleuze, Gilles (1996). Dialogues – Entretiens avec Claire Parnet. Parijs: Flammarion. 
Epictetus (2021). Vrij en onkwetsbaar. Verzameld Werk. Vertaald door Gerard Boter en Rob Bouwer. 

Amsterdam: Atheneum – Polak & Van Gennep.
Hadot, Pierre (1998). The Inner Citadel. The Meditations of Marcus Aurelius. Cambridge: Harvard 

University Press.
Johnson, Ryan J. (2020). Deleuze, a Stoic. Edinburgh: Edinburgh University Press Ltd.
Mollison, James A. (2018). “Nietzsche Contra Stoicism: Naturalism and Value, Suffering and Amor 

Fati.” Inquiry 62 (1):93-115. DOI:10.1080/0020174X.2019.1527547.

205

de Lange



Pétrement, Simone (1973). La vie de Simone Weil I, 1909-1934. Parijs: Fayard.
Pétrement, Simone (1973). La vie de Simone Weil II, 1934-1943. Parijs: Fayard.
Weil, Simone (1950). La connaissance surnaturelle. Parijs: Gallimard.
Weil, Simone (1951). La condition ouvrière. Parijs: Gallimard.
Weil, Simone (1955). Oppression et liberté. Parijs: Gallimard.
Weil, Simone (1962). Pensées sans ordre concernant l’amour de Dieu. Parijs: Gallimard.
Weil Simone (1966). Attente de Dieu. Parijs: Fayard.
Weil, Simone (1988), La pesanteur et la grâce. Parijs: Plon.
Weil, Simone (1989). Leçons de philosophie (Roanne 1933-1934). Anne Reynaud-Guérithault, ed. Parijs: Plon.
Weil, Simone (2008). Œuvres Complètes IV/1: Écrits de Marseille (1940 – 1942). Parijs: Gallimard. 

206

de Lange


